3/ &dn

ahe

- = INDM‘%’SA -'

lﬁ' '

-

"La musica es el alma de ada pueblo

e T Xabdean

Residencia teatro comunltarlo

"4y




EDITORIAL

Descubriendo Txawun

Espacio Txawun ha sido para mi, el descubrir un
mundo lleno de fantasia en medio de la naturaleza. Se
forman vinculos muy fuertes entre el publico y artistas
del lugar. Para mi ha sido muy gratificante poder ser
parte de trabajos colaborativos, tanto en Escenas
Vivas, Co Creacion Escénica y mesa de trabajo sobre
Programacion Artistica.

Estoy muy feliz y agradecida, por darme esta
oportunidad, ya que para mi es un anhelo cumplido.
El equipo de Espacio Txawun, es muy calido,
afectuoso y empatico. La cultura, la biodiversidad y el
respeto por la naturaleza, es lo primordial para esta
bella comunidad.

No se pierdan la oportunidad de conocerlo, sera una
experiencia maravillosa, lo digo con conocimiento de
causa.

“EL AIRE NO ES IGUAL EN ESE LUGAR, ES MAS PURO, MAS
FRAGANTE, MAS RESPIRABLE. EL CANTO DE LOS PAJAROS
SE SIENTE TAN NITIDO, TAN DULCE, TAN MELODIOSO, QUE
PARECE UN SUENO. DAN GANAS DE QUEDARSE POR
MUCHO TIEMPO, DISFRUTANDO DE LA VIDA PLENA”

Mariana Sepulveda Cerda
Publico Destacado

hola@entransito.cl

ENTENDAMOS ALGUNAS PALABRAS
DE LA LENGUA MAPUCHE

zatun: ceremonia de sanacion que realiza la machi
con la familia y cercanos de la persona enferma.
Llellipun: rogativa mapuche gillatun: ceremonia
relevante y masiva que se realiza con toda comunidad
para pedir o agradecer. kimin: conocimiento

ul: cancion mapuche llkantufe: persona que se
dedica a realizar el canto mapuche

mapuzugun: lengua mapuche

TXAWVNZINE

+
§

JOEL

MARIPIL

ULKANTUFE LAFKENCHE

Por Natalia Meza Serra.

En enero del 2026 Espacio Txawtin vivio la 8va version de La
Junta Verde, un encuentro de artes vivas en Wallmapu que
reune distintas disciplinas artisticas en un solo dia, en torno
a la naturaleza.

Para el atardecer, cuando el calor comenzaba a bajary el
cielo de verano se volvia rojizo, Joel Maripil, tilkantufe del
territorio lafkenche, llego al escenario principal para cerrar
la jornada con sus lil, sus cantos en mapuzugun, y algunos
relatos de sus experiencias en esta larga trayectoria que ha
desarrollado con sus creaciones.

Joel ha llevado el canto mapuche mas alla, se ha
desenvuelto como investigador, recopilador y compositor,
participando en festivales internacionales tales como
Global Toronto en Canadd, Fluvial en Valdivia, Pulsar en
Santiago de Chile y Comunidades chilenas en Australia 'y
Canadad. En esta entrevista, concedida dias antes de su
presentacion en La Junta Verde, nos cuenta como llego al
canto, la urgencia del arraigo y conocimiento de nuestra
identidad mapuche y también, su suerio de la creacion de
un conservatorio de artes mapuche.

Desde su experiencia como llkantufe, ;qué lugar
ocupa hoy el canto mapuche en los procesos de
revitalizacion del mapuzugun?

Yo considero que es mucho mas que el mapuzugun,
porque para poder uno cantar primero tiene que saber
valorarse como persona, valorar una cultura, una nacion,
valorar la existencia, valorar el que si existe un pueblo
como el mapuche o como cualquier otro pueblo, por algo
existe y tiene importancia aqui sobre la tierra. Entonces,
una cultura como la nuestra no nacio porque quiso nacer,
sino porque alguien quiso y lo hizo. Se formo. Al entender
todo esto, al saber que un pueblo que tiene todo, tiene
musica, tiene arte, tiene instrumentos, tiene deporte, tiene
ideologia politica, tiene espiritualidad, tiene educacion,
tiene medicina, tiene todo lo que una nacion debe tener.
Para mi tiene mucha importancia el mapuzugun para
comunicarse, pero si fuera solamente eso lo importante
dentro de la musica, aqui donde yo vivo hablan un monton
de gente mapuzugun, mucha gente pero solo canto yo.
Entonces, ahi yo me doy cuenta que para poder cantar hay
que tener mas que eso y una fuerza, una fuerza de
valoracion y una alegria de haber nacido y de pertenecer a
un pueblo como el nuestro. Después, yo cantando, me di
cuenta que pude abrir todas las puertas, eso yo no lo sabia,

que podria abrir muchas puertas en el planeta. Y ahora
estoy muy seguro de lo que hago y que si voy a cualquier
lugar del mundo yo soy validado enteramente. Y entonces
no tengo ninguna duda sobre eso.

El territorio y la memoria estan muy presentes en su
obra ;Como dialogan sus creaciones con los cambios
sociales, ambientales y culturales que vive hoy
Wallmapu?

Claro que si estan presentes, podria estar horas hablando
sobre porque yo canto. Lleguée a entender muchas cosas
ahora después que canto (..) yo he recibido, se podria decir
algunas criticas por el contenido de mis canciones, pero
critica de la gente que no entiende el idioma. Quieren que le
hable de lucha, de fuerza, de todas esas cosas, pero yo le
digo, ¢usted entiende el idioma? porque yo cuando canto ya
estoy hablando todo eso pero lo estoy diciendo con una
sabiduria. No estoy hablando como los raperos de hoy que
lo hacen como directo, lo encuentro simple y ademas yo no
canto protesta, yo canto propuesta. Al cantar propuesta,
canto sabiduria. A mi me gusta estar despierto, tener que
pensar espiritualmente y humanamente. (...) la protesta no
averglenza la maldad. La protesta “ensoberbia’ a la maldad
y llama a que se siente y haya enfrentamiento. En cambio la
sabiduria, la sabiduria no, la sabiduria averguenza la maldad,
que es muy diferente. Y nosotros tendriamos que cantar asi
porque venimos de un pueblo muy sabio. Tenemos la
posibilidad de hacerlo asi.

Su trabajo cruza creacion artistica, investigacion y
educacion, particularmente con nifnos y niAas, ;Qué
ha aprendido de ese didalogo y como influye en su
manera de crear?

Ha sido bonito y desesperante. Bonito porque al trabajar
con ninos puede uno transmitirles, porque todavia no esta
manchado su pensamiento con ideologia de los grandes,
politica y tantas cosas. Entonces, uno puede describir el
conocimiento en la mente de los ninos como si fuera una
agenda que nadie ha ocupado todavia. Lo que me
desespera es que hay tanta intervencion que los ninos
despueés se olvidan y lo que hice como que no valio la
pena. Eso desespera.

¢Qué sueria o proyecta para el futuro de la creacion
artistica mapuche ?

A mi me gustaria, quizas no va a ser nunca, que hubiera
una escuela, un conservatorio de arte mapuche. Ahi yo

“La musica es el alma
de cada pueblo
es donde se concentra

toda una sabiduria”

seria profesor, pero en una escuela que me mandan a
hacer clases, eso es como contarle un cuento a los nifos y
después se olvidan. Y tener una profesion parece que es
mas facil que aprender a cantar. Hay mapuche de todo,
abogados pero cantantes no.

ZY qué serd lo que nos esta faltando para poder
llegar ahi?

Bueno, hay que nacer también como cantante. Una que
hay que nacer. Lo otro es que hay mucho desapego al
pueblo. Una pobreza cultural. Eso es lo que esta pasando.
Hoy dia la gente esta mas viciada, dejo de ser pensante,
eso también importa. Hoy dia la gente es creyente, creen
en el otro, cree en los espejos con brillo, cree en cultura.
Por ejemplo, Chile no es un ejemplo a seguir. Chile es
creyente de todo lo que se hace en Estados Unidos, se
visten de lujo, todo eso es un pensamiento parasito que
esta incluido y eso es solo para comprar, vender, consumir,
Es una locura. Por eso hoy dia es dificil encontrarse con
alguien para hablar un tema que sea importante.

¢A la gente que se esta acercando al canto mapuche,
qué mensaje le entregaria usted?

El canto es una anadidura. Conocer profundamente
nuestra cultura. Conocerla desde el principio como
comenzo, primero uno tiene que aprender lo espiritual,
como nacioé este pueblo, como hizo elidioma, su filosofia,
su ciencia, al entender eso ya no va a cantar rap. Muchos
cantantes mapuches dicen: “soy cantante mapuche” pero
cantan en el espanol. Es mapuche, pero no esta haciendo
musica mapuche. Si uno le dice eso a los chicos se
ofenden, si se ofenden es porque no conocen. El que sabe
se alegra, los sabios se alegran cuando le hacen la
correccion, pero los no sabios se enojan (..) La musica es
el alma de cada pueblo. Es donde se concentra toda una
sabiduria porque si no conoce la cultura de su pueblo es
imposible que componga canciones que pertenecen a su
pueblo. Si no sabe el kimun de un pueblo no puede
componer canciones. Por lo tanto, hay que primero
aprender cosmovision, hay que conocer todo eso. Hay que
dedicarse un buen tiempo, unos anos vivirlo. Ir a los zatun,
a los llellipun, gillatun, a todo. Ir a los conversatorios, a
entender. Yo hice todo eso. Todo lo hice. Yo sabia hablar
mapuzugun de chico, pero no bastd con eso. Tiene que
aprender filosofia y ciencias, todo en profundidad y
después uno se hace compositor porque sino va a
componer con un pensamiento occidental.



BITACOR A

i R E S I SRS BT UNES VAT A P G R

T L AP N R T I TR =Y AR P L W

FoRHYa T 4 D PP R T S

"TEATRO COMUNITARIO "

|
5

Entre el 7 y el 15 de noviembre de 2025, el Espacio de Creacion
Artistica Txawlin, en Padre Las Casas, se transformo en un
territorio de encuentro, escucha y creacion colectiva. Alli se
desarrollod la Residencia y Laboratorio de Teatro Comunitario
Iberescena, que reunio a Teatro La Heroica (Chile), Colectivo
In-Surgesta (Colombia) y Chaska Nawi (Pert), junto a un
elenco comunitario local, en un proceso intenso de
investigacion escénica situada.

La metodologia aplicada y dinamizacion de la residencia estuvo
a cargo de Teatro la heroica. Se planted un proceso con una
muestra final integrando los lenguajes y elementos destacados
del trabajo que cada compania desarrolla en su territorio,
tomando como punto de partida las propuestas y necesidades
expresivas de la comunidad que participo en el proceso.

La bienvenida estuvo marcada por la conversacion informal, la
observacion compartida y el reconocimiento mutuo, sentando
las bases afectivas y politicas del trabajo que vendria. Pronto, el
cuerpo, la voz y la escucha se volvieron herramientas centrales:
laboratorios de movimiento, recorridos sensoriales por el espacio
de Txawun y gjercicios de introspeccion abrieron preguntas
profundas sobre identidad, memoria y territorio.

El trabajo con la comunidad fue el corazén del proceso. A traves
de juegos, escritura personal, cantos, exploracion de los cuatro
elementos y practicas rituales, comenzaron a emerger relatos
intimos y colectivos. Aparecio con fuerza la idea de la herida: la
herida del cuerpo, de la tierra, de los pueblos; heridas historicas,
politicas y biograficas que encontraron en el teatro un espacio
seguro para ser nombradas, compartidas y transformadas.

¢BUSCAS UN LUGAR ESPECIAL Nt
PARA TUS REUNIONES, TALLERES
O ENCUENTROS CULTURALES?

Espacio Txawun es un ambiente acogedor ideal para Vs
actividades comunitarias, educativas y artisticas vg
Equipado con todo lo necesario y rodeado de naturaleza,
este espacio invita al dialogo, la colaboracion y el
encuentro respetuoso

Financia

)

Organiza Colabora

Ministerio de
las Culturas,

las Artes y el
=k | PAOCC
L]
- FoiL zomo -
Programa de Apoyo a
Organizaciones Culturales
Gobiernode chite | COlaboradoras aIlSItO Ty, .,g?

QOrganizacion cultural p‘CIdM DE \t\\ﬂ

ENCIA & LABORATORI_Q_;

Las jornadas avanzaron hacia una creacion cada vez mas
concreta. Se cruzaron lenguajes: grabado, musica en vivo,
paisajes sonoros, instalacion, audiovisual y dramaturgia corporal.

El espacio natural de Txawun — el bosque, la ruka, el fogdn, el
domo — dejo de ser un simple soporte para convertirse en un
agente activo de la puesta en escena. La dramaturgia colectiva
tomo forma como un recorrido inmersivo organizado en cuatro
estaciones: abrir, escarbar, curar y cicatrizar la herida. Cada
cuadro condenso capas de sentido. Desde la metafora del
despojo y la colonizacién, pasando por la excavacion de
memorias silenciadas y lenguas originarias, hasta la evocacion
de mujeres y territorios violentados, la obra fue articulando dolor
y resistencia. La curacion aparecio ligada a la memoria, al fuego
compartido, al canto y al gesto colectivo. La cicatriz, lejos de
borrar la herida, se propuso como marca viva: memaoria
transformada en raiz y futuro.

La muestra final, abierta a la comunidad, invito al publico a
transitar fisicamente por este viaje escenico. No hubo
espectadores pasivos, sino cuerpos caminando, escuchando,
bailando y compartiendo alimento. El cierre fue también un
circulo de palabra, donde artistas, elenco comunitario y publico
reflexionaron sobre o vivido, destacando la potencia del trabajo
colaborativo latinoamericano y el valor del teatro comunitario
como practica politica, afectiva y transformadora.

Esta residencia confirmo que cuando el teatro se arraiga en el
territorio y se construye desde la escucha, es capaz de abrir
heridas, si, pero tambien de acompanar procesos de sanacion
colectiva. En Txawun, durante esos nueve dias, la escena se
volvid un espacio para recordar, resistir y volver a encontrarnos.

TXAWUNZINE es una publicacion impresa y digital de Espacio de
creacion artistica TXAWUN y Organizacion cultural EN TRANSITO.
DISTRIBUCION GRATUITA

Director: Jaime Silva Diaz - Textos y edicion periodistica: Natalia Meza
Serra - Arte, disefio y diagramacion: Anchimallen Paillan - Imagenes:
Hardy Cotal de Cunco - Imagen portada: Anchimallen Paillan.
Escribenos a: txawunzine@txawun.cl




